
1 
 

Falso concordismo en los conatos buenistas de ‘diálogo’ con el islam 
 
Pedro Gómez García 
Publicado en Religión a Debate, sep�embre 2025. 
 
Tomo pie en un ar�culo �tulado «El Corán musulmán increado y el Logos cris�ano 
eternamente engendrado» (1). Está bien escrito y aporta puntos de vista interesantes. 
Sin duda, el autor posee conocimientos sobre el tema. No obstante, me temo que la 
alta erudición no le ha puesto a salvo de dar por buenos ciertos tópicos islámicos. Así, 
cuando uno no se conforma con la can�nela acostumbrada, echa de menos un análisis 
más crí�co. 
 
El asunto principal trata de establecer una relación entre el Corán como «palabra 
increada de Dios» y el Logos cristológico como palabra de Dios, defendiendo la tesis de 
que habría cierta correspondencia teológica entre ambos términos de la comparación. 
Mi objeción de fondo es que el mismo planteamiento se funda en una presuposición 
errónea en lo que concierne al Corán, lo que determina que el concepto de «palabra de 
Dios» en el cris�anismo y en el islamismo sean conceptos del todo equívocos. En 
consecuencia lógica, entre ellos no es adecuada ni legí�ma la comparación. 
 
Al referirse a los componentes judaicos y cris�anos que se hallan, por lo general 
oscurecidos,  en la doctrina islámica, el autor parece desconocer su origen, puesto que 
ni siquiera menciona la hipótesis de la vinculación de Mahoma con el movimiento 
judeonazareno, ampliamente aceptada hoy. Este dato ayudaría a entender la 
formación y el significado del Corán. 
 
El enfoque del autor, teólogo cris�ano, se pronuncia a favor de renunciar a la 
apologé�ca y no polemizar, aunque nos deja sin saber por qué. La polémica 
di�cilmente se podrá evitar, dada la importancia de algo que él obvia: que la supuesta 
«cristología» del Corán sustenta una postura frontalmente an�cris�ana, aparte de que 
de hecho se elaboró como instrumento de combate contra el cris�anismo y así se ha 
mantenido hasta nuestros días. ¿No es lícito al cris�anismo defenderse? 
 
Aunque hace alusiones históricas a los comentarios e interpretaciones de algunos 
eruditos musulmanes de los siglos VIII al XI, olvida por completo otra ver�ente capital 
de la historia, como si no fuera tan significa�va, la de los hechos concretos derivados 
de la doctrina mahomé�ca: los enfrentamientos bélicos y culturales de siglos entre el 
islam y la cris�andad. Estos hechos aportan también una clave de interpretación para 
el debate filosófico y teológico. 
 
Al mismo �empo, llama la atención esa especie de buenismo o ingenuidad que lo lleva 
a creer que es posible un verdadero diálogo entre cris�anismo e islamismo. Ni siquiera 
entre cris�anos y musulmanes, porque ese «diálogo» interreligioso se ha hecho 
siempre a costa de escamotear las verdades de unos y otros, de modo que solo sirve 
para perder el �empo. Más bien, haría falta plantear y afrontar un verdadero debate. Y 



2 
 

si este no es posible, como es lo más probable, entonces todo intento de «diálogo» 
resultará estéril. 
 
Debo poner en cues�ón seriamente que esa ac�tud de inducir a cada parte a esconder 
su propia verdad en aras de una concordia de conveniencia se haga pasar como una 
forma de respeto al otro, o como una vía de mutuo reconocimiento. Por el contrario, 
solo conduce a la ocultación de sí y al engaño recíproco. La ac�tud coherente está en 
reconocer y respetar al enemigo como enemigo, no caer en la ficción de tratarlo como 
colega. Pues semejante ilusión acabará costando cara. 
 
Por eso, lo que el ar�culo concluye diciendo que comprender el papel del Corán 
«puede ayudar a un mejor entendimiento entre las dos religiones» me parece un 
deseo piadoso y peligroso, ya que exige ignorar lo que es el islamismo y lo que 
representa históricamente. En realidad, lo que nos desvela el conocimiento a fondo del 
Corán no es otra cosa que la absoluta incompa�bilidad entre estas dos religiones, más 
aún, entre el islam y todas las demás religiones. 
 
Yendo al núcleo del asunto, el ar�culo de referencia, en sus disquisiciones, da por 
buena la idea de que el Corán debe entenderse como «palabra de Dios», una 
afirmación carente de fundamento en el propio texto del Corán. En el Corán se habla 
numerosas veces de la palabra de Dios ( اللََِّّ  كَلاَمَ  ), pero no se dice que el Corán sea la 
palabra de Dios. Por lo demás, es absolutamente ajeno a toda pretensión de ser un 
libro «eterno». Cuando llevamos a cabo una búsqueda exhaus�va en los capítulos del 
libro, descubrimos que el Corán nunca se presenta a sí mismo como «palabra de Dios». 
No hay ni un solo versículo coránico que lo afirme. 
 
Aquí recopilo una aproximación a los resultados que se encuentran –salvo mejor 
exégesis– al buscar en el texto del Corán, agrupados según su sen�do: 
 
■ La expresión «la palabra de Dios» aparece literalmente tres veces y las tres se 
refieren a la Torá, es decir, a la Escritura judía: 
 Corán 2,75: «¿Acaso deseas que te crean, aunque un grupo de ellos escuchaba 
las palabras de Dios y luego las tergiversaba después de haberlas comprendido, a pesar 
de saberlo?» 
 Corán 48,15: «Los que se quedaron atrás dirán, cuando salgáis a buscar el bo�n: 
‘Dejadnos seguir con vosotros’. Quisieran cambiar la palabra de Dios. Di: ‘No nos 
seguiréis. Dios lo ha dicho antes’. Dirán: ‘Más bien nos envidiáis’. No entendían, salvo 
unos pocos.» 
 Corán 9,6:« Si alguno de los asociadores te pide protección, protégelo hasta que 
escuche la palabra de Dios. Luego, acompáñalo a un lugar seguro. Esto es porque son 
gentes que no saben.» 
 
■ La expresión «mi palabra» y «sus palabras» se refiere igualmente a la palabra de Dios 
contenida en la Escritura judía, el libro de la Torá, usado por los creyentes 
protomusulmanes: 



3 
 

 Corán 7,158: «Di: ‘¡Oh, humanos! Yo soy el mensajero de Dios para todos 
vosotros, el que �ene el reino de los cielos y de la �erra. No hay más dios que Él. Él da 
la vida y da la muerte. Creed, pues, en Dios, en su mensajero, el profeta de los gen�les 
que cree en Dios y en sus palabras, y seguidle.» 
 Corán 20,94: «Él dijo: “¡Oh, hijo de mi madre! No me agarres por la barba ni por 
la cabeza. Yo temía que dijeras: ‘Has separado a los hijos de Israel y no has observado 
mi palabra’”.» 
 Corán 18,27: «Recita lo que se te ha revelado del libro de tu Señor. Nadie puede 
cambiar sus palabras. No encontrarás refugio fuera de él.» 
 
■ La expresión «palabra» o «palabras» en relación genérica con Dios se menciona para 
calificar y exaltar esa palabra como inmutable, verdadera, maravillosa, o elevada: 
 Corán 10,64: «A quienes creyeron y fueron devotos, se les anunciará, en la vida 
de aquí y en la otra. No hay cambio en las palabras de Dios. Ese es el gran éxito.» 
 Corán 6,34: «Los mensajeros que te precedieron fueron desmen�dos y 
soportaron con paciencia ser desmen�dos y agraviados, hasta que les llegó nuestro 
socorro. Nadie puede cambiar las palabras de Dios. Tú ya has recibido algunas no�cias 
de los mensajeros.» 
 Corán 6,73: «Él es quien creó los cielos y la �erra en verdad. [Recuerda] el día 
en que dijo: ‘¡Sé!’, y fue. Su palabra es la verdad. Suyo es el reino, el día en que se 
toque la corneta. Conocedor de lo secreto y de lo visible.» 
 Corán 6,115: «La palabra de tu Señor se ha cumplido en verdad y en jus�cia. 
Nadie puede cambiar sus palabras. Él es el que todo lo oye, el que todo lo sabe.» 
 Corán 31,27: «Aunque los árboles de la �erra fueran cálamos y el mar se 
extendiera por otros siete mares [de �nta para escribir las palabras de Dios], sus 
palabras no se agotarían. Dios es noble y sabio.» 
 Corán 13,5: «Si te maravillas, maravillosa es su palabra: ‘Cuando seamos �erra, 
¿seremos una nueva creación?’ Esos son los que no creyeron en su Señor. Esos tendrán 
grilletes en el cuello. Y esos son los habitantes del fuego. Estarán allí eternamente.» 
 Corán 9,40: «Entonces Dios hizo descender su tranquilidad sobre él, lo 
fortaleció con soldados que vosotros no habéis visto e hizo que la palabra de los 
incrédulos fuera la más baja y la palabra de Dios la más elevada.» 
 
■ La expresión «palabra» como procedente de Dios designa explícitamente a la 
persona de Jesús el Mesías, si bien con un significado opuesto a los evangelios 
cris�anos: 
 Corán 3,45: «[Recuerda] cuando los ángeles dijeron: ‘¡Oh, María! Dios te 
anuncia una palabra de su parte, cuyo nombre es el Mesías Jesús, hijo de María, 
honorable en esta vida y en la [morada] úl�ma’.» 
 Corán 4,171: «¡Oh, gente del Libro! No exageréis en vuestra religión y no digáis 
sobre Dios más que la verdad. El Mesías Jesús, hijo de María, no es más que un 
mensajero de Dios, su palabra que lanzó a María y un espíritu suyo. Creed, pues, en 
Dios y en sus mensajeros.» 
 
■ La expresión «una palabra» hace referencia a una palabra anterior atribuida a Dios, 
muy probablemente la contenida en la Torá: 



4 
 

 Corán 3,39: «Los ángeles lo llamaron mientras estaba de pie orando en el 
santuario: ‘Dios te anuncia, Juan, confirmando una palabra de Dios, un jefe, un casto y 
un profeta de los virtuosos’.» 
 Corán 10,19: «Los humanos no eran más que una sola nación. Luego 
discreparon. Si no hubiera habido una palabra previa de tu Señor, se habría decidido 
entre ellos sobre aquello en que discrepan.» 
 Corán 11,110: «Le dimos a Moisés el libro, pero discreparon sobre ella. Si no 
hubiera habido una palabra previa de tu Señor, se habría decidido entre ellos. Pero 
están en una sospechosa duda al respecto.» Repe�do en Corán 41,45. 
 Corán 20,129: «Si no hubiera habido una palabra previa de tu Señor hasta un 
plazo determinado, [su cas�go] habría sido impuesto.» 
 Corán 42,14: «Solo se separaron después de que les llegara el conocimiento, 
por rebelión entre ellos. Si no hubiera habido una palabra previa de tu Señor hasta un 
plazo determinado, se habría decidido entre ellos. Aquellos a quienes se les legó el 
libro después de ellos están en una sospechosa duda al respecto.» 
 
■ La expresión «sus palabras» en plural �ene sen�do genérico referido a unas 
incidentales palabras de Dios, o quizá a las contenidas en la Escritura judía: 
 Corán 10,82: «Dios confirma la verdad con sus palabras, aunque los criminales 
[la] detesten.» 
 Corán 42,24: «¿O acaso dicen: ‘Ha inventado una men�ra sobre Dios’? Si Dios 
quisiera, sellaría tu corazón. Dios borra lo falso y confirma la verdad con sus palabras. 
Él conoce el contenido de los pechos.» 
 Corán 8,7: «[Recordad] cuando Dios os prome�ó que uno de los dos grupos 
sería vuestro, y deseabais que fuera el inerme. Pero Dios quiso confirmar la verdad con 
sus palabras, y exterminar a los incrédulos.» 
 
■ La expresión «palabra» a veces solo �ene el significado común del término: 
 Corán 56,26: «Allí no escucharán frivolidad ni acusación de pecado, sino solo la 
palabra: ‘¡Paz! ¡Paz!’». 
 
Este repertorio de citas tomadas del Corán recoge las aleyas per�nentes, que fueron 
escritas en dis�ntos momentos (he seguido el orden cronológico según Al-Azhar en 
cada apartado) cuando evidentemente aún no exis�a el Corán como libro, por lo que 
este no puede ser el libro del que se habla o al que se refiere. Las citas coránicas son 
decisivamente más autorita�vas y significa�vas que esas opiniones que reflejan las 
elucubraciones de los comentaristas persas del siglo IX. Estos eruditos fantasearon 
sobre la eternidad divina del libro y la convir�eron en nuevo dogma bajo los auspicios 
del poder califal. De ahí que las afirmaciones de los profesores actuales que siguen esa 
tradición tardía no pasen de ser especulaciones tan gratuitas como indefendibles. 
 
Las posturas con respecto al problema islámico suelen estar muy polarizadas entre los 
musulmanes y también entre los no musulmanes. Lo más claro es que hoy no parecen 
darse circunstancias propicias para un esclarecimiento racional sobre el tema. Pero no 
resulta sensato empeñarse en rebuscar sintonías y concordancias del cris�anismo con 



5 
 

el mahome�smo, en vez de hacer ver a quienes quieran escuchar lo que realmente ha 
habido en la historia y lamentablemente se complica en la actualidad. 
 
Sobre todo, no acabo de entender la fatuidad de tantos clérigos y hasta obispos 
católicos que, a toda costa, buscan congraciarse con el islam, soñando en el diálogo con 
unos interlocutores que jamás les han prestado la menor atención, ni se la prestarán. 
Necedad de necedades. ¿Despertarán un día de ese engaño que, a todas luces, llena de 
taimada alegría a los enemigos de la fe cris�ana?  
 
 
NOTA 
 
1. Jaime Flaquer García, «El Corán musulmán increado y el Logos cris�ano eternamente 
engendrado», Carthaginensia. Revista de Estudios e Inves�gación, vol. XLI, núm. 79, 
enero-junio 2025: 345-371. 
 


